2022.10

Drum Institute of Liberal Arts Newsletter

# 發行人:陳定銘/發行所:法鼓文理學院/地址:20842新北市金山區西湖里法鼓路700號/電話:(02)2498-0707轉 5307/網址:https://sp.dila.edu.tw/magazine/all/1.htm/E-mail:lopeishin❷dila.edu.tw

# 凝聚共識 開拓創新 111學年度

**8**月30日本校111學年度共 識營以線上線下的方式舉 行。這是陳定銘教授擔任本校 新任校長以來的第一次共識 營,主要內容是分享新任校長 的治校理念、第2期深耕計畫 規劃、第3週期校務評鑑的報 告與討論,以及台評會教學品 保實地訪評模擬。

關於校長治校理念,陳校 長依據創辦人聖嚴法師的理念 「提昇人的品質,建設人間淨 土」,為本校的辦學大方向進 行定位:辦一所心靈環保的法 鼓大學(法鼓文理學院)。具 體而言,校長對自我定位為服 務型的領導、充分的授權、傾 聽者、公共關係管理者。在招 生策略面, 為因應少子化趨 勢,本校將提高終生教育與終 身學習的比重,已經開展或規 劃的新招生方案有:111學年 度佛教學系博士班增設「佛教 與社會實踐組」,112學年度

新設「社會企業與心靈環保碩 士在職學位學程」與「生命教 育進修學士班」,以及以禪修 為核心的一系列推廣課程等。 在學生輔導與服務面,重視對 於學生的關懷,繼續推動獎學 金、團體互動工作坊等。在學 校行政與校園環境面,關注教 職員身心健康,並鼓勵職員升 遷。在社會關懷面,繼續深耕 北海岸社區。在環境永續面, 響應SDGs永續發展,創建環 境教育友好型場所。國際化與 連接面,新增倫敦大學亞非學 院的交流,並繼續加強姊妹校 的合作。校長最後的結語是: 本校之成立並非要成為其他學 校的競爭對象,而是要通過心 靈環保,回應時代之需求。

接著,進行第2期深耕計畫 規劃報告與討論,共有三個深 耕計劃,分別是「心靈環保」 (包含教育園地、食農新永 續、影響力評估SROI等三個



▲ 8月30日本校舉辦111學年度共識營。

子計劃)、「三生有幸,四生 安樂」(關於生存、生活、生 命之生死關懷)與「國際佛學 重鎮:佛典語言與數位人文」 (包含佛典語言與數位語料 庫、佛教數位人文等兩個子 計劃)。在第3週期校務評鑑

◎顏美惠

報告與討論中,分別就「校務 經營與治理」、「教師教學與 學術專業」、「學生學習與成 效」與「社會責任與永續發

展」進行自我評鑑。下午則由 老師、系所主管進行「台評會 教學品保實地訪評模擬」,為 9月27日評鑑預先演習。

# 生命教育進修學士班、社會企業 與心靈環保碩士在職學位學程

◎本刊訊

大鼓文理學院為能進一步實踐法鼓山創辦人聖嚴法師 所秉持的辦學精神——「心靈環保」的核心價值, 進一步實踐「提昇人的品質,建設人間淨土」之理念, 新設「生命教育學系進修學士班」與「社會企業與心靈 環保碩士在職學位學程」,已獲教育部通過,預計112學 年度開始招生。

近年來生命教育相關之研究在國內外逐漸受到重視, 「生命教育進修學士班」將以學校教育與社會關懷為 重,對應現代人生命困頓或壓力過大帶來的負擔,本學 系提供以禪與心理健康創發出的療遇、療育、療癒系統 與方向;「社會企業與心靈環保碩士在職學位學程」則 聚焦於社會企業融合心靈環保之核心價值,以期培養從 心出發、具跨領域專業、並對社會有更多元正向影響之 社會企業人士或非營利組織之經營管理人才。養成面向 含括跨領域學科素養、關懷生命、奉獻社會等辦學策 略,課程設計除必修課社會企業與心靈環保及研究方法 外,其他課程模組涵蓋由外而內的自我覺察、生命價值 與意義之探索、禪修與生命反思及行動研究與團體動力 等;暨由內而外的心靈環保管理、領導、經濟學、團體 動力與影響力等理論之建構與論述。而應用面,則透過 個案研究,讓學習者有機會經由從事相關社會企業者的 實踐歷程,深入心靈環保四個層面,探索並深化整體關 懷的跨域學習,歡迎有志青年與社會人士報名。

# 迎心時光 生企盎然

# 人文社會學群调

命的蛻變與轉化,總在 十 不經意間發生。將迎新 融入課程安排的人社學群週活 動,於9月5日至8日在校園舉 行。這個傳承自第四屆學群學 會的活動,在本屆學群幹部與 所有學長姐的投入下,成功地 讓新生體驗到研究生生涯的甘 苦、新鮮與美好的一面。

活動一開始,邀請陳定銘 校長暢談治校理念,讓新生認 識本校以心靈環保為核心的創 新與開展。楊蓓學群長溫柔而 堅定地提醒新生,勿忘研究生 身分,應該放鬆但嚴肅地進行 研究思辨及學習。而後,隨著 社企與生命學程的師長們接力 介紹各自的專長、教學目標與 課程,以及學長姐們知無不言 的傾囊分享研究生生活點滴、 論文寫作的心路歷程,新生們 原本既期待又怕受傷害的心 情,在師長的用心與付出、學 長姐的溫暖陪伴下,漸次穩 定,並且很快地在課間短暫休



▲ 9月5日至8日人社學群迎新,體驗戶外禪修。

息空隙, 熱切地融入彼此的互 動中。而第一天的步道導覽活 動、最後一日的戶外禪修體驗 與法師們的生命經驗分享,則 讓新生們在大自然中感受境教 與禪修的力量。

故事會召喚故事,而生命的 誠摯交換與交流,讓人社學群 的學群週活動,在嚴謹的研究

生學習歷程起點,給了新生學 術上厚實、情感上開放而溫暖 的迎接,就如同這四日有晴有 雨的氣候,戶外無阻,室內熱 絡。秉持傳承與新創的學群週 活動,讓新生在正式上課前, 感受彼此支持的學習力量,亦 鼓勵新生們開啟個人的生命轉 化歷程。

Tea

# 所思維、新創見、新感動的

→022年8月1日,陳定銘接任法鼓 **之**文理學院第三任校長,接續惠敏 校長(首任與第二任)奠定的基礎, 持續校務發展,以實現心靈環保與博 雅教育願景。法鼓文理學院校長,定 期舉辦教職員共識營,以因應少子化 現況之挑戰策略。在校務發展規劃, 分別從校務發展面、社會實踐面,以 及環境永續面作論述。

## 一、校務發展面

(一) 因應終身教育的學制調整: 以心靈環保為核心理念,立基佛教學 系之博、碩、學士班,以及人文社會 學群生命教育碩士學位學程、社會企 業與創新碩士學位學程(社會企業、 社區再造、環境與發展三組)。並因 應終身教育與學習趨勢,在112學年 度新設計會企業與心靈環保碩十在職 學位學程,以及生命教育進修學士 班。透過系統性的人才養成,經由佛 學、禪修、心靈健康與社會實踐關 係,培養具生活智慧、身心安頓、社 會創新、社會價值與影響力之人才。

(二)結合教育部高教深耕計畫, 落實法鼓文理學院校務發展:整合學 校團隊申請112-116年度教育部高等 教育深耕計畫經費補助,以及大學社 會責任(USR)計畫,呈現博雅教育 的校務發展特色。

(三)聘任講座教授與優秀師資: 禮聘傑出學者擔任講座教授,和年輕 優秀的師資,強化學校師資團隊;完 善學校教學與研究環境,深化與建構 學術研究環境。

### 二、社會實踐面

(一)禪修體驗、身心靈安頓與社 區價值:禪文化研修中心定期舉辦公 部門、企業、學校等營隊,推廣禪修 體驗與身心靈安頓。生命教育碩士學 位學程結合北海岸社區的健康照顧與 關懷,並與金山分院合作臨終關懷課 程。社會企業與創新碩士學位學程推

動社會創新、社區發展、地方創生、 友善農業等議題,深化心靈環保與在 地發展的社會實踐。

(二)創新多元開展的推廣教育: 推廣教育作為與社會實踐的平台,同 時連結法鼓山所提倡之全面教育使命 與三大教育體系。推廣教育中心辜 琮瑜主任歸納,建立多元課程平台精 神、系列課程因個人或機構組織設 計、課程運作為對象量身訂製、主動 開發與接受邀請的課程。合作與創造 形成多元課程特色,如與金山醫院、 朱銘美術館成為合作夥伴關係,以及 強化禪法與自我覺察、諮商與生命課 題的禪修特色。因此,依照主題分類 設計多元課程(圖1)。

## 三、環境永續面

(一)響應「2050年淨零碳排」目 標:營造低碳永續校園環境、友善自 然資源利用,如法印溪、六度池、綠 建築雨水回收水資源的利用、校園公 共戶外空間照明配合減碳、計算學校 碳排數量。

(二)心靈環保研究中心:推廣 環境教育設施場所認證、推動里山倡 議,落實環境教育、提昇尊重自然的

(三)成立「永續發展辦公室」: 透過產學合作培養人才,深化聯合國 課程教學,以及學生社團實踐,協助 企業撰寫永續報告書。

教、心靈環保、終身教育與社會創新 人大願與學之辦學標的。

為特色,在辦學過程中,要有新的思 維、新的創見和新的感動,積極回應 時代需要,讓創辦人聖嚴法師提出的 「心靈環保」理念,發揮更大的社會 價值與社會影響力。

## 校長/陳定銘

國立政治大學公共行政學系博士

## 專長領域

社會企業與創新、社會影響力與社 會投資報酬分析、心靈環保管理學、 社會資本與網絡分析、非營利組織管

## 經歷

曾任法鼓文理學院人文社會學群教 授兼學群長、國立中央大學客家政治 經濟研究所教授兼所長、台灣社會影 響力研究院常務理事等。

## 治校理念

法鼓文理學院以心靈環保為核心 價值,朝博雅教育小而美特色大學發 展。期許校內教職員生、校友,皆認 同心靈環保的理念與創新特色之方 向,校長之使命與任務,在於整合校 SDGs水纜發展的教育與推廣,融入 內外資源,以支持該理念特色的發展 與實踐。期結合教育部高教深耕計 畫、法鼓山全球事業體資源,積極推 綜上所述,法鼓文理學院以漢傳佛 動法鼓文理學院校務發展,體現創辦



教禪 研 經 究 驗 與修行 或 際

研

討

文

## ■會議主旨:

佛教禪修是佛教研究的重要領域,是許多經典、 論典、敘事文學等文本的重要主題,同時也發展出 重要的佛教心識哲學。在佛教現代化與全球化的進 程中,佛教禪修在修習方法以及目標上產生不少變 化,而更廣泛地應用在心理治療、教育訓練等世俗 領域,並且成為心理學、腦科學的研究對象。本次 佛教禪修研究國際研討會規劃(但不限於)以下五 個主題:

- 1. 佛教禪修經典、論典或禪修敘事等文本之研究
- 2. 佛教禪修理論、禪法與實踐
- 3. 佛教禪修經驗之心理學或現象學探究
- 4. 佛教禪修與佛教現代主義
- 5. 佛教禪修與數位人文
- ■會議時間:2022/12/16(五)~12/18(日)
- ■會議地點:法鼓文理學院(搭配直播)
- ■承辦單位:法鼓文理學院佛教學系 ■聯絡電話:(02)24980707 #5416、5417
- Email: bdu@dila.edu.tw





# 在正念減壓找到禪

溫宗堃/佛教學系助理教授暨諮商輔導暨校友聯絡中心主任

 $2^{020$ 年10月15日,我有幸獲得正念減壓(MBSR)創始

人,喬·卡巴金博士(Jon Kabat-

動態

Zinn)的祝福與授權,得以培訓正念減壓師資,大約在那時前後,我和史丹佛大學的精神



與行為科學系的臨床副教授童 慧琦老師合作,成為該校主辦 的正念減壓師資培訓計畫的師 資之一。這距離我學習正念減 壓已經8年,離我最初接觸佛 教正念禪修則時隔22年。

與正念減壓相遇,是一個意外。我博士論文研究巴利語佛教文獻的「純觀乘者」。這是指不修習色界禪那等深定,透過如實觀察身心五蘊,以便了知五蘊實相而趣入涅槃的禪修者。這類行者所用的禪修方法,正是巴利佛典「四念處」中屬於「內觀修行」的練習。當我2004年在澳洲昆士蘭大學圖書館裡,用"mindfulness

meditation"搜尋論文電子資料庫時,赫然發現在醫學、心理學的期刊裡竟有二、三十篇相關論文,數量遠多於在人文資料庫可找到的。當時,我非常訝異。英語國家竟然已在醫院教導病人正念禪修,並展開實證研究。

我初次得知正念減壓,和 許多佛教學者一樣,錯以為它 是源自上座部佛教的「內觀修 行」,後來更深入卡巴金博士 的書籍、論文,與他交流,才 發現影響卡巴金博士個人最深 的,是「禪」的訓練,而正念 減壓的核心基底更是源自禪宗 「本自具足」的思想。近年 來,歐美佛學研究者,對於正 念減壓的禪宗元素,已多有闡 述。我在2021年也發表〈當代 正念課程批評者的雄辯修辭〉 一文,指出部分佛教學者基於 上座部思想立場,忽略禪宗思 想的影響,而產生對正念減壓 的錯誤解讀與失衡評論。

教授正念減壓,使我有機會 碰觸他人的內心世界,見證正 念對於遭受身心之苦的人們所 帶來的幫助。每當看到學員分 享藉由課程與練習,而找到減 少個人苦難,安頓身心的方法 時,我便打從心裡覺得,佛法 真實不虛,而正念減壓及類似 的正念課程,確實是當今社會 非宗教場域分享佛教禪修的絕 佳善巧方便。

對我而言,和人分享正念, 是自己練習正念之外,最能感 到滿足與價值感的事。研究與 實踐,傳統與創新,佛學與學 佛,自利與利他,在正念的世 界裡交匯,融合,相即無礙。

# 里山倡議與永續農村

黃信勳/社會企業與創新碩士學位學程助理教授暨課外活動與生活輔導組組長

步之統,人類作為生物圈的一份子,如同其他物種或生命一般,依賴自然環境而生存。然而,隨著大量生產與消費的經濟模式、化石燃料驅動的現代化生活系統,以及科技的推陳出新與廣泛應用之發展模式的主流化,人類不僅耗用了大量的自然資源與能源,同時也產生難以數計的廢棄物,從而造成了自然環境的變遷,例如全球氣候變遷、海洋污染、生物多樣性喪失等。環境變遷的後果不但影響當代的生活品質至鉅,甚且威脅到未來世代的

福祉與存續,因而有「永續發展」之議。事實上,永續或不 永續是人類社會與自然環境互 動的結果,對於永續性的追求 意味著人類所屬的社會系統與 自然環境的生態系統,需要建 立新的互動秩序。

里山倡議(Satoyama Initiative)是一個國際保育策略,以「保全活用社會一生態一生產地景」為核心理念, 追尋「人類社會與自然和諧共 處」之願景。所謂的「社會一 生態一生產地景」指的是,在 人類生活方式與自然環境的長期交互作用下,形成的生物棲 地和土地利用的動態鑲嵌圖 案,例如北海岸地區的梯田景 觀。此等位處鄉村地區的人為 經營的半自然環境,不僅成為 眾多野生動植物的棲地而有高 度的生物多樣性,也為人類提 供多元的生態系統服務,例如 糧食生產,滿足人類生活的需 要。換言之,里山倡議雖以維 繫生物多樣性為目標,但不 同於劃設保護區的圈地保育模 式,而是結合生態保育與農業 生產,並透過多元權益關係人 的共同參與,在因地制宜的原 則下,謀求農林漁牧業與自然 生態永續共存的目標。我們因



▲ 石門嵩山社區百年水梯田。

此可以將里山倡議理解為「育保育於發展」的另類發展模式,或言「保本發展」,深具永續性的價值,可為當前農村發展困境提供重要啟示。

鄉村地區不僅佔國土面積 比例甚高,該等地區所提供的 生態系統服務攸關人類福祉至 鉅,對於臺灣社會整體的永續 發展扮演著關鍵性角色。基於 此等認識,黃信勳近年來投入 里山倡議的研究、教學與實踐 活動,也期待能有更多的人投 注心力,反思現代主流發展模 式的替代可能性,共謀營造共 善的永續農村實踐道路。

校友園地

# from Tofu to Paneer 在印度教華語

◎黃婉亭

文Bardo,稱作「中陰」,意為「一情境結束」與「另一情境展開」間之過渡時期。從佛教學系碩士班畢業後,直至落地印度正式成為教育部外派新德里的華語老師前,我經歷了長達一年半的中陰時期。

筆者就讀佛教學系碩士班時,有幸獲得前往印度的普納大學(Savitribai Phule Pune University)進行九個月交換學習的機會,從此與印度結下了不解之緣。從學校畢業後,思考未來職涯的方向,因為很喜歡印度這個「不可思議」的國家,所以期望能夠再回到印度,留在印度工作。就此前提之下,我思考了幾項工作的可能性。最後決定,在印度從事「華語文教學」的工作,是一項很有發展性且深具意義的選擇。於是2020年11月正值全球疫情嚴峻時期,我前往印度赴任,就此展開了我從沒想像過的

人生。

我所任教的學校是私立中小學,授課年級為Class 5~8,學生年齡約9~13歲。總的來說,印度學生很尊敬老師,但因為學生年紀尚小,所以好動調皮,上課時除了教授華語外,也要管理課堂秩序。在教學技巧方面,藉由歌曲來教導學生時,學生的學習專注力及反應通常很好。投入華語教師的工作後,讓我更了解華語教學在印度的發展前景和這個角色的重要性。在印度,成年人學習華語最主要的考量仍是就職上的需要;此外,由於中印的邊界爭議,印度的軍事與外交人員亦需借助華語,協助中印邊界事務。再者,囿於政治因素,臺印無法有太多官方的交流,但是藉由教育部外派華語老師教學,印度對臺灣能夠獲得更多的認識與合作,並增進民間的交流與互動;因此華語教學不只是語言教



▲ 筆者與學生合影。

學而已,從語言連結到商務、文化、教育各層面的深化,更是擴增臺印雙邊交流量能的重要基石。

能夠在中陰結束後再度回到佛陀的故土,回到一個很難在餐廳找到正統Tofu,但是隨處菜單上必定有Paneer的世界,筆者要感謝的人實在太多,更難以細數一路走來的點滴因緣,祈願自己莫忘初心、珍惜因緣與當下。

# A virtual retreat for real practice:

# satipatthāna in early Buddhist meditation with the Āgama Research Group

◎Yang Liyi 楊琍愉 (Āgama Research Group)

n online retreat on satipatthāna meditation  ${f A}$ with Bhikkhu Anālayo and Bhikkhunī Dhammadinnā tailored for Chinese-speakers was hosted by the Agama Research Group (ĀRG) from 30 July to 6 August 2022 over the Zoom videoconferencing platform. The course was held in English with Chinese translation by Luke Gibson in which all materials were bilingual. In addition to a dedicated webpage providing practical information and an ongoing email helpdesk, a virtual meditation hall and daily Q&A webinar session with Bhikkhu Anālayo and Bhikkhunī Dhammadinnā were setup and maintained.

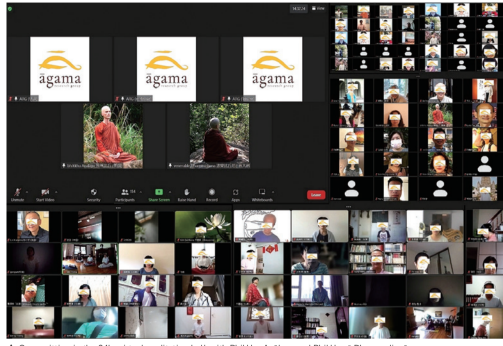
In the opening session, Bhikkhunī Dhammadinnā welcomed practitioners from all backgrounds to deepen their theoretical and practical understanding of mindfulness (Pali sati, Sanskrit smṛti, Chinese 念, Tibetan dran pa) from the historical-textual perspective of the early Buddhist teachings. She gave an overview of the practice based on Bhikkhu Anālayo's comparative study of the three existing versions of the 'Discourse on the Establishments of Mindfulness' (Satipatthānasutta) preserved in Pali and Chinese, and emphasized respect for diversity across Buddhist traditions by embracing a textualhistorical approach to the development over time of theories and practices of meditation.

With a wish to aid in the effort of attendees and to better prepare them for the practice, ĀRG has supplied self-study materials as early as two months prior to the retreat to all successful applicants. These contemplative materials include a specially prepared Chinese translation of Bhikkhu Anālayo's book on Satipațțhāna meditation, a practice guide, audio files of guided meditation, and weekly thematic emails related to the practice exercises.

Throughout the retreat, the virtual meditation hall has Chinese-speaking practitioners from various locations, open for silent practice and mutual support 24 hours a day. There were seven daily sessions of guided meditation (so as to cover a range of different time zones across the globe) during which the number of attendees would exceed 200 at certain group sitting - through the last day of retreat. Most of the practitioners responded positively to our request to turn on their webcam, which enhanced a sense of intimate, real-time group sitting in a protected and caring environment.

Every evening (Taipei time), the venerables answered live questions from the floor. Over 600 people attended the 90-minute Q&A session on average, most of them situated in Taiwan and Mainland China, along with South East Asia, North America, Western Europe, South America, and Australia. Prerecorded thematic video lectures for each of the seven proposed practices - based on the contemplations shared by all extant versions of the 'Discourse on the Establishments of Mindfulness' - would be released and screened daily after the Q&A webinar, with subtitles available in English, traditional and simplified Chinese, Italian, Spanish, Portuguese and Korean. These well-received arrangements formed a more conducive and friendly virtual learning environment.

This is the first online retreat organised by friends of ARG for Chinese-speakers, and the attendees' engagement and diligence was uplifting to all. David Chiou was the host and



▲ Group sitting in the 24hr virtual meditation hall with Bhikkhu Anālayo and Bhikkhunī Dhammadinnā



▲ Global participants in the online retreat



▲ Bhikkhu Anālayo and Bhikkhunī Dhammadinnā answering (translated by Luke Gibson)

leader of a team of 27 volunteers (including translators, proofreaders, zoom hosting team,

Prior to this event, the Chinese Buddhist communities were not yet accustomed to the online 7-day retreat format because there has been no major long-term lock-down in either Taiwan or China, unlike the situation in the Western world. 1-day online Chan retreats are being organized, as well as online online sessions with both Chinese and Tibetan masters, yet all 7-day retreats are either still conducted on premise or cancelled due to the constrictions related to the pandemic. Thus the ARG satipatthana retreat with venerable Anālayo and venerable Dhammadinnā seems to be the first large 7-day online retreat to be offered to Chinese practitioners. Hopefully the online protocols that have been worked out will be useful for other temples and organizations in Taiwan/China. In fact, the first online 7-day retreat was organized by friends of ARG for Italian practitioners back in April 2020, when a planned residential retreat with Bhikkhu Anālayo and Bhikkhunī Dhammadinnā had to be cancelled and quickly converted to online format during the early stage of the pandemic in Italy.

In view of the success of the initiative,

two more online Chinese retreats have been scheduled: satipaţţhāna with Bhikkhunī Dhammadinnā (based on venerable Anālayo's teachings) 27 May to 3 June, 2023; mindfulness of breathing (ānāpānasati) with Bhikkhu Anālayo and Bhikkhunī

Many found learning early Buddhist mindfulness - based on an integration of scholarly research and dedicated practice taught in one's own mother tongue a blessing and dream come true! Here is some feedback from the participants.

1."Not only is the practice simple and direct but one is also able to observe the sense of an I, desire or anger when one becomes more familiar with the practice of openawareness. Bhikkhu Anālayo handed us seven keys of self-reliance, through which one could overcome many hurdles on the path, examine one's conditions in everyday life and challenging time, and ultimately transform one's mental predicament and attitude." J. Q. (China)

2."I was afraid of death and letting go, however, I am able to see how fear transformed into reluctance, followed by the arising a sense of urgency to live life fully and joy (a type of joy filled with gratitude) through this practice. I am very thankful to

the venerables and the organizer." A. Y. (Taiwan)

3."I personally find it perfectly coordinated and organised in all aspects. You have prepared us so well by providing the study reference, practice guide and schedule in advance. This allows me to pick up the momentum in advance. Not a single day was wasted to adjust myself during the retreat.

With the translation and the flow of the whole retreat, including the SATI2022 page, has made my BEST online retreat ever!" M. T.

4."I suffered from spinal injury and had great distaste in sitting meditation. Now that I am able to observe painful feeling and not be very much affected by it, I cannot express how grateful I am! Thank you for showing me that it was the five hindrances that had obscured our insight, thank you!" S. T. (Taiwan)

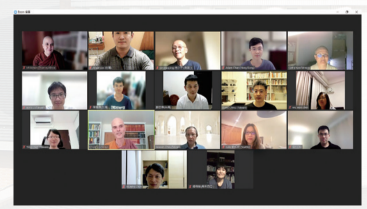
5."I was able to overcome my anxiety having to validate one's progress in meditation, e.g. by setting and reaching a certain milestone. Because, Bhikkhu Anālayo has guided us in a gradual manner and conveyed a motivating message that imperfections count, therefore, it is okay for our practice to be flawed, and whenever distraction and pain arise, we contemplate them and stop hitting ourself. In that way, the 'quality of mindfulness' gradually comes to life." CL. C.

6. "The fact that the venerables, translators, and hosts have coordinated seamlessly from USA, Italy, France, Taiwan and Malaysia without any technical hiccups is astonishing and moving! It cannot do without every detail planning and execution behind the scene." WL. Z. (USA)

7."I am moved by the advice that personal transformation is more crucial than any meditative experience and we were guided to begin our meditation practice by formulating our intention. As an altruistic motivation stabilises and sustains the practice, although I didn't get to sit as much as the attendees did being an organising member, I felt utterly joyous when I am on duty. And when I get to sit and meditate, I was able to better appreciate the openness, receptivity, gentleness, and softness of mindfulness which in turn energised my later duty. By letting go of the self-centred 'my meditation' and arousing the mind for the benefit of all, this is a training that 'opens one's heart'." XP. L. (USA)

8."I am happy to be part of the translation and retreat organising team. Through translating and proofreading, there is a growing understanding of early Buddhist meditation. I am also grateful to be able to practice with so many Chinese-speakers from different places in the virtual meditation hall everyday. Seeing everyone practising and asking questions diligently, I am much motivated to put in more effort in practice and to support similar events in the future." A. C. (Hong Kong)

I thank venerable Dhammadinnā, David Chiou, Wanchen Wu, Xiaoping Lin, Chienlin Chen, Adam Chan and Anderson Chang for their contribution to this article.



▲ Bhikkhu Anālayo and Bhikkhunī Dhammadinnā meeting some of the translation and